- o DIAGNOSTICO DE LA INTENCION}ALIDAD ESTETICA
tue |V LAEXPERIENCIA ESTETICA

L.V
LA
EXPERIENCIA
ESTETICA

José Luis de la Mata

/




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

LV- LA EXPERIENCIA ESTETICA

Abordajes:
AA

V.2

V.3

V.4

V.5

V.6

La experiencia estética. El problema clasico de la Belleza. El juicio de valor.
Momentos absolutos: objetivismo subjetivismo.

El mundo paradigmatico platonico. La estética como normativa. Eliminacion de
la intencionalidad proyectiva.

El subjetivismo en las estéticas (critica). Kant y la Estética. Kant y el problema
de la imaginacion: el esquematismo trascendental.

La imaginacion: su funcion en la experiencia estética. La unificacion humanista.
Kant y el problema de la objetividad artistica.

Notas historicas sobre la imaginacion. Intencionalidad estética: el doble
componente subjetivo de la experiencia estética.

Teoria sobre el valor construido: Marx y el valor economico. Critica del
economismo: K. Kosik. Critica del reflejo: el concepto de totalidad.

(Podemos dar una respuesta valida a la pregunta por la experiencia a que

responde una obra de arte? Poco nos interesan las experiencias excelsas y

excepcionales: s6lo la obra de arte puede respondernos, porque todo lo que

podamos llegar a saber de la experiencia del creador esta ahi, en la patencia de

un resultado, la obra, a la que no sin esfuerzo lograremos penetrar.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

Quiere esto decir que pasamos de las esencialidades a lo fenoménico, sin
que esto suponga ninguna cualificaciéon peyorativa -ver los analisis de la
fenomenologia-; no queremos decir que pasamos al plano de la intencionalidad
concebida como "finalidad" del artista: creemos que en este punto la
intencionalidad no en su mera etapa mentalista y constituyente sino en su doble
vertiente de actividad aprehensivo-realizada, se nos refleja con toda claridad en
la obra, por lo que ha de ser a ella a la que debamos acudir a la hora de elucidar

qué tipo de experiencia estd en su base.

Si convenimos en llamar "bello" a ese valor objetivado que es la obra de
arte, no podremos hacerlo sin indicar: en primer lugar, que la nocién de Belleza
histéoricamente considerada ofrece una gran ambigiiedad; en segundo lugar, que
no nos consentimos perder la nociéon del todo, no sd6lo porque se trata de un
término decantado en nuestra tradicion cultural, si no porque ademas es
perfectamente valido para designar aquellas estructuras objetivas que estan o
son uno de los polos de la relacion estética. Ya aqui, sin embargo, es necesario
precisar que se utiliza el término en su funciéon de adjetivo -"bello"-
precisamente como designativo del campo que nos permitird construir la nocidén

abstracta, no sustantivizada -"Belleza"-. Ahora bien, ;qué es lo bello?.

Si consideramos el juicio en el que lo bello es predicado, nos encontramos
ante un juicio de valor que consagra, reconociendo, la cualidad de un cierto
objeto. Pero esta consagracion depende, en primer lugar, del reconocimiento de
una factualidad y, en segundo lugar, de que el reconocimiento se realiza segliin
una cierta actitud, actitud que podemos llamar "contemplacidon estética": s6lo en
esa actitud y no en otra aprehendemos el valor que estamos llamando "Belleza".
Cuando la actitud, es decir, la intencionalidad cambia, adoptando otros modos,
otros seran los valores aprehendidos. Asi, a una intencionalidad de accién, lo

correspondiente serd un valor de utilidad, asi como a una intencionalidad de




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

saber le correspondera la verdad como valor. Ante la diversidad de valores se
diversifica la intencionalidad subjetiva aprehensora, sin que esto quiera decir
que se hayan de suponer una serie de facultades independientes, aunque
conexionadas, en el sujeto aprehensor. Esto posibilita que un juicio de valor
estético pueda ser pronunciado a propoésito de realidades que en si no solicitan
la actitud estética: aunque evidentemente nos encontramos ante situaciones de
analogia, nadie duda de que podemos calificar de "hermoso" o "bello" un
razonamiento, un acto humano, etc. Pero es esta ambigiiedad la que tenemos

que evitar.

Considerada esa actitud, ;jcomo podemos escapar al relativismo? Kant, por
escapar de ¢l, subrayd un cardcter que le parecia esencial en el juicio de valor
estético: la pretensidon de universalidad que en ese tipo de juicio se da. Cuando
de algo afirmo que es bello, el indice de mi juicio es la absoluta conviccion de
que ese algo posee una objetividad tal que obliga a todos los posibles
juzgadores a suscribir la afirmacion de belleza. Desde ya conviene recalcar,
segiin Kant, que este tipo de juicio ("Esto es bello") se distingue totalmente de
todo otro tipo de juicio personal, preferencial. Al decir, "Esto me gusta" o "Esto

es preferible a lo otro", lo que hago es expresar, desde la relatividad de mi

individualidad, mis preferencias que, por su fuente, son esencialmente relativas.

En este segundo caso, estoy mas atento a mi mismo que al objeto y esta es la
diferencia que media entre juicio subjetivo y juicio objetivo. El problema, sin
embargo, ya se ve que no queda resuelto con este recurso, pues se puede pecar
de filisteismo y afirmar, en consecuencia, que todo juicio estético es
irremediablemente subjetivo (recuérdese como Feijoo no podia concretar ese

término objetivo y se referia al "no sé qué”).

Si consultamos unas cuantas Historias de la Estética, del Arte, Psicologias

y Sociologias del arte nos encontraremos con que esa subjetividad fue afirmada




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

con harta frecuencia: se ha afirmado la esencial subjetividad de la valoracion
estética y, consecuentemente, su esencial relativismo. Pero estas posiciones
nacen de la necesidad de oponerse dogmaticamente a un intransigente
dogmatismo. Nos referimos al dogmatismo de signo contrario, el que
directamente conduce a la substantivacion de lo "bello”. Su argumento parece
implacable e impecable: si el juicio estético validamente ostenta sus

pretensiones de universalidad es porque el objeto bello realiza y manifiesta a la

"Belleza". Y esta es una constante que desde Platén no ha dejado de alentar en

todos los racionalismos.

Para Platon el saber y la sabiduria implican un radical desligarse del
mundo sensible, digamos un trascender el mundo de lo percibido para acceder
al mundo de las Ideas. Se ha dicho, y con profunda verdad, que esas Ideas no
eran otra cosa que la hipostasis de relaciones logicas, miticamente situadas en
un mundo de plena inteligibilidad. Esas Ideas son como la luz que esclarece en
su esencialidad lo dado en este mundo sensible y, ain mdas, normas celestiales
de conducta. Constituyen los elementos de un discurso l6gico y no pueden darse
fuera del tejido dialéctico que componen, como las palabras, que solo
abstractamente tienen significaciéon fuera de la frase o de la totalidad del
lenguaje. En este sistema de Ideas hay una que se distingue nitidamente de las
demés: la de Belleza. So6lo ella resplandece, s6lo ella posee el poder de la
evidencia, el encanto de lo mas amable, etc., etc. (Fedro); anadase el hecho de
que el objeto bello nos apresa y conmueve mas inmediatamente que ningin
otro, porque es, a la vez, sensible y significante: en esa experiencia
inexplicable, lo sensible, por la fuerza de su paradigma, revela en lugar de
disimular; es decir, si nos conmueve, si nos lleva consigo, es porque tiene en si

la luz participada de la Belleza.

A partir del platonismo, toda la tradicidon va a empefarse en las tareas de




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

construccion de una estética normativa, fundada siempre en la afirmacion de
que hay una idea o esencia extratemporal de la Belleza, idea que venia a ejercer
una doble normatividad: de un lado, conferir autoridad a todos los
“academicismos”; de otro, establecer una concepcion didactica del arte,

expresada en las "artes poéticas" (preceptivas y todo lo demads). EI sostén

teorico del edificio era la consideracion de lo bello como trascendental. Pero el
problema -dejamos a un lado los problemas de la abstraccion formal, precision
de materia, esencialidad de la species, etc.- consiste en que la idea de Belleza se
concreta en modelos determinados y que no hay normativa capaz de contener el
avance de las formas plasticas. La concepciéon pedagdgica se centra en la
institucion de la Academia y en esa teoria imitativa, formulable en las palabras
del tedrico del siglo XVII: "Je ne sais, Messieures, si 1'on peut croire que le
peintre se doit proposer un autre objet que l'imitation de la belle et parfaite
nature. Se doit-il proposer quelque chose de chimérique et d’invisible? II est
pourtant constant que la plus belle qualité du peintre est d'étre 1’imitateur de la

parfaite nature, état impossible 4 I’homme d’aller plus avant"'.

En las palabras anteriores nos encontramos con un dogmatismo que
expresa los gustos estéticos de toda una época pero que, de ninguna manera
expresa igualmente la practica artistica de esa €poca, ni siquiera en los nombres
y obras que més cercanos a este realismo puedan aparecemos. Se absolutiza una
concepcion de lo bello, pero no sin que para ello existan importantes intereses
de sistema. Por el contrario, la consideracion ontoléogica misma de la obra

concreta, nos muestra que lo bello en si mismo es algo objetivo-relativo.

Pero, incluso, nos seria necesario realizar el proposito de una doble
subjetividad, pero siempre puesta de manifiesto a proposito de la objetividad.

Sin embargo, la trascendentalizacion de la idea a lo absoluto se trata de

1 Citado por M. Dufrenne en “Esthétique et philosophie"; pag. 19.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

justificar como siendo impuesta por la Naturaleza misma -y no por la
CULTURA, como es en realidad-. Se dice, en ese supuesto, que la naturaleza de
las cosas es absolutamente bella y se invoca no so6lo la identificacion de eso
bello con lo Bueno, con lo Verdadero, sino también determinadas formas. Asi
como en el arte actual nos encontramos con determinados elementos de
magicismo, en ese intento no por anexionarse la realidad sino por presentarla o
actuarla (Kandinsky, Mondrian, Tépies, Mathieu, etc.) F. Gore ha dicho en
nuestros dias que "si la obra de arte, que es un modelo de la realidad, fuera
efectivamente realidad nadie podria entenderla... ya que a medida que el arte se
acerca a la realidad se hace cada vez mas dificil verla como realidad y encontrar
un significado en ella”. Pero asi como el circulo en el mismo Aristoteles, el
pentdgono, como imagen del microcosmos durante la Edad Media, o la
referencia a ciertas proporciones se deriva inmediatamente de esa presencia
actuante por paradigma en las teorias que comentamos, su persistencia en los
programas de las artes actuales, nos convencen de que esa pretension metafisica
es también un modo de alienacion de la obra como producto, de la creacion
como actividad. Y esta divinizacion que llega a alcanzar la forma -en el periodo
clasico- aun pendiente de un fundamento ultimo, pero que, en definitiva es
funcion identificativa BELLEZA = BIEN; cuando se llega a proclamar la
"muerte de Dios", los sucedaneos so6lo lo van a ser nominativamente: se
manifiesta en la eliminacion de todo cddigo, en la eliminacién de "contexto" o
"campo noematico", como nos dice la semiologia. Esta absolutidad esta
perfectamente formulada por Malraux: "L'art moderne n'est au Service des
succédannés, de 1’absolu, il est... le succeseur de celui-ci"?. Rubert de Ventds

sintetiza las caracteristicas de absolutidad con que se presenta la obra de arte

2 A. Malraux: "Las voces del silencio"; pag. 599.




- DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

del modo siguiente’:

En su proposito de autonomia frente a las formas naturales, las formas de

este arte se presentan como lo propiamente religioso:

- Estamos ante formas "autosuficientes" y
"autosignificantes" (Ipsum Esse
Subsistens)

- Estamos ante formas primarias o
informales carentes de toda determinacion
(teologias negativas)

- En cllas la esencia es idéntica a la
expresion, por lo que no admiten ser
expresadas en términos compartidos
(Taoismo)

- Las formas so6lo son lo que son; es decir,
se disuelve todo intento de comprension
intencional, en favor de la pura vy
exclusiva presencia. Las cosas prescinden
de su caracter humano cuando un sentido
metafisico las funda (Zen).

Esta pervivencia platonizante puede encontrarse en movimientos como el
neoplasticismo geométrico, presentado a si mismo como "absoluta expresion".
Y es curioso comprobar, ademés, un hecho singular: en este presentarse como
"expresiones absolutas" hay incluso el intento de eliminar toda referencia
subjetiva, para que el valor "objetivo" -codsico, diremos- se parezca mas
puramente a la intencion aprehensiva. La regularidad, entonces, la pureza son
referidas a unidades ideales, incontaminadas por todo intento de marca de la
libre y constructora subjetividad. Y este mismo objetivismo axioldgico -
unicamente diferente en que se da explicitamente por la via de la irracionalidad-
podemos encontrarlo aun en los intentos de automatizacidon, en la action-
painting, aqui en la excusa de que el gesto traduzca un Unico tema -la propia
subjetividad-, por medios de expresién no condicionados. La eliminacion

entonces de la intencionalidad proyectiva es tan evidente que no necesita ser

® X. Rubert de Ventos: "Teoria de la sensibilidad"; pags. 51 a 80. Citamos por el sentido




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

comentada.

No creamos, sin embargo, que lo bello, dentro de las teorias que
esbozamos, se limitara a lo natural no humano, porque éste también pertenece
al orden de la Naturaleza. En la naturaleza humana también puede fundarse una
nueva variedad de la teoria normativa de la Belleza. Se nos dira, en este
sentido, que el juez decisivo sera el placer subjetivo, la proyeccion de anhelos,
etc., etc. El placer esta determinado por una estructura inmutable de la
sensorialidad y racionalidad humanas: las consonancias, las - homofonias, las
buenas formas, los enunciados claros placen o agradan siempre y, por ello
mismo, son bellos. Con todo, es de destacar que hay en esta teoria
modulaciones que nos descubren su propio sentido. No se repara en la
historicidad del gusto: se olvida que propiamente no se estd ante hechos de la
naturaleza, sino ante hechos culturales -esto, el reparar en este caracter lo
atribuye Malraux fundamentalmente al papel jugado por el museo, por la
difusion de las técnicas de impresion, al permitir comparar o, mas bien,
enfrentarse estilos, conceptos, culturas-. El academicismo se mune de esta
confusion, en cuanto posibilita la repeticion mecéanica de unas recetas que
pretenden garantizar la belleza de la obra realizada o a realizar. Ni por un
momento puede pensarse que, entre otras cosas, la "culturidad" de esas obras
puede determinar que unas armonias, que unas formas plazcan a nuestros oidos,
a nuestros 0jos porque un entorno socio-educacional nos ha condicionado.
Consecuentemente, puede el artista permitirse nuevas aventuras, nuevas
tentativas de expresion, a favor de un material nuevo, pero aun no modulado en
esta otra actividad: de esta nueva modulacidon se producird, es evidente, un
atentado contra el gusto vigente, pero esto podemos explicarnoslo no so6lo en la
necesidad de que un nuevo "estilo" venga a integrarse en los nuevos parametros
de comprehension y concepcion de la realidad, sino también en el hecho de que

no se da jamas una sincronia total en la diacronia de los hechos socio-




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

culturales, por lo que hay gustos que perfectamente pueden ser considerados
"habitos", recetas convencionalizadas que no responden a la verdadera ,es decir,
a la efectiva sensibilidad reinante, amodorrada en este campo, aunque despierta

en los demas. Y esto sin contar con las imposiciones mismas de la ideologia.

Con las teorias subalternas del "genio" se ha pretendido afianzar las tesis
que estamos exponiendo. No negamos el hecho del "talento", pero no creemos
sea incompatible con la tesis complementaria de lo que podemos llamar "genio
del tiempo", aquella faz historica que adopta una sociedad en un momento dado
de su evolucion: la pertenencia del artista, a un desarrollo perceptivo y social
dados, podra ser lo que nos explique la "inspiracién", méas que la aplicacion
talentosa, pero mecanica, de los procedimientos de una escuela determinada. Se
puede hablar de "inspiracion", pues, pero de una precision de su caracter de
integrada en la estructura del estilo, llegamos de nuevo al romanticismo
esencialista, del que ya Platon nos hablaba en su "I6n". Es el caso de todos los
arrebatos dionisiacos, esa efectiva alienacion del artista. Por esto, el
racionalismo -en la acepcidon concreta historica- ha interpretado esto en el
sentido de que la creacion de la obra de arte es algo perfectamente imprevisible
y que el oficio, la maestria, el métier, siempre se afiade al proceso de una
manera casual, no determinante. Lo veremos con mas detencion en el segundo

capitulo, cuando nos refiramos a B. Croce,

Platon nos lleva directamente a Kant y éste serd la fuente -un Kant
platonizado- renovada de los apriorismos materiales o esencialistas. Se trata del
primer autor que propone una teoria coherente del juicio estético, que se opone
a ver en la “sensibilidad” un foco degradado de conocimiento, tesis de la linea
Leibniz-Wolff. ;En base a qué puedo afirmar que algo es bello? Kant nos dice
que solo poseemos un criterio: la felicidad que despierta ese objeto en mi; pero

una felicidad desinteresada, vinculada a la forma y no como el agrado, que se




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

vincula al contenido. Es bello lo que gozo, pero lo que gozo universalmente, sin

concepto. Decir que hay precision de concepto es afirmar, entonces, que no hay
idea de lo bello, que no existe un "modelo" que pueda orientar mi juicio, que
pueda servirle de guia: lo bello debe ser encontrado en lo sensible y la
sensibilidad es su exclusivo juez: "Buscar un principio del gusto que dé, por
conceptos determinados, un concepto universal del gusto, es un trabajo estéril,
ya que lo que se busca es imposible y contradictorio en si", Y es contradictorio
porque el principio del juicio estético no reside en el concepto del objeto, sino

en el sentimiento del sujeto. Kant nos seguird diciendo que el objeto bello es la

ocasion del gozo que el sujeto experimenta, porque la causa existe en mi, en el
acuerdo y armonia de entendimiento e imaginacion, esto es, en la conjuncion de
las dos facultades que entran en juego en el proceso de desvelaciéon o
constitucion del objeto. Aqui no se trata ya de que el entendimiento regule a la
imaginacion, pues en la experiencia estética la imaginacion es libre y el sentir
resulta del libre juego de las facultades, de su armonia y no de su jerarquia.
Pensamos que ésta es la aportacion mas honda kantiana, a despecho de sus

insuficiencias y de lo que se haya podido sacar de puntos de su sistema.

Queremos oponernos al equivoco que resulta de tratar de identificar
imaginacién con fantasia y ésta, a su vez, concebida como organo de lo no
figurativo; es decir, propiamente con los intentos de oponer "imaginacion" a
percepcidn, las formas irreales -y no ya posibles, como veiamos en el caso de
Sartre- a las formas o experiencias "reales". Oposicion, pues, a la radical
separacion entre la conciencia imaginativa y la conciencia perceptiva. Es ésta
una postura muy vinculada a las posiciones del racionalismo, pero también
como consecuencia muy directa del sistema escoldstico -puede verse, por

. , 4 . .y ,
ejemplo, en un autor contemporaneo como es A. Marc’-. La vinculacion mas

4 A. Marc: "Psicologia reflexiva"; Tomo I, pags. 103 a 177.




- DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

directa se da entre sensus e imaginatio. Los empiristas no llegan a mayores
precisiones en lo esencial, sino que tienen que buscarlas en lo accesorio: de esta
manera, para Locke la distincion estriba en que las ideas "fantasticas" son

voluntarias, mientras que las "reales" son fatales y necesarias. Es Kant el que

comprende mejor el problema: la percepcion de la realidad implica algo mas
que la mera visualizacién, por lo que hay que recurrir a la imaginacién, como
organo del tiempo. El del Esquematismo trascendental, dada la complejidad del
tema, es uno de los puntos mas controvertidos de toda la critica de la razéon

pura.

Es anticipar demasiado esquematicamente los puntos que seran el punto de
inflexion mdas importante de nuestro estudio de la imaginacién, pero no
podemos dejar de decir que percibir es algo mas que "ver", puesto que hay que
contar con elementos que, aun siendo "sensibles", no estan actualmente dados,
no son sentidos... actualmente. A la imaginacion compete, pues, la mision de
constituir, de dar todas sus latencias a la imagen, sobre la que se ejercera la
percepcion, de suerte que hay un vinculo indisoluble entre imaginaciéon y
percepcion. Desde el momento en que se deja de creer en el conocer como
instantaneidad, desde el momento en que se han abandonado las sensaciones
puras, desde el momento en que la constitucidon, con toda su coimplicacion de
niveles de actividad interior y también transitiva, no podemos sino reconocer la

importancia de ese momento imaginativo.

JUn proceso inductivo? Nos guardamos de adelantar cuestiones: lo
objetivo es término de un proceso no totalmente intimizado. Pero si ya Sto.
Tomas llega a esta afirmacion: “Sensus delentantur in rebus debite
proportionatis sicut in sibi similibus; nam et sensus ratio quaedam est et omnis

virty itiva™. u - au ) ) .,
irtud cognoscitiva”’, Kant no duda en decir que “la imaginacion creadora es la

® Santo Tomés: “Suma Th. I q.5a4”.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

facultad fundamental del alma humana, presente igualmente en la sensibilidad y

el entendimiento”®.

Pero no se trata ahora de esta vinculacion: Kant al hablar de esta armonia,
estd aludiendo al hecho de lo profundamente unificadora, totalizadora que es la
experiencia estética. Este es el sentido del "humanismo” conformador de este
tipo de experiencia. Pero la paradoja reside en el hecho de que Kant reivindica
para ella el caracter o la nota de universalidad, con la cual eliminar cualquier
resabio de hedonismo relativista. La universalidad, sin embargo, es un principio
en el sujeto, no en el objeto ;Coémo se justifica esa universalidad? "Basta con
suponer que en todos los hombres las facultades de juzgar son las mismas... Lo
que debe ser necesario, pues, de otra manera, los hombres no se podrian

. . .. 7
comunicar sus representaciones y sus conocimientos"’.

Conforme a su sistema de idealismo trascendental, Kant no puede menos
que llegar a la conclusion de que hay que negar toda "objetividad" a lo bello,
pues lo bello en si ni es una idea en el objeto ni un concepto objetivamente
definible ni una propiedad objetiva del objeto. Como dice: "Se trata de una
cualidad que atribuimos al objeto, para expresar la experiencia que nos hacemos
de un cierto estado de nuestra subjetividad, atestiguado por nuestra felicidad.
Cuando llamamos bella a una cosa, no se trata de una propiedad del objeto
determinada en ¢l por conceptos: la belleza, sin embargo, separada del
sentimiento del sujeto, no es nada en si"®. Pero esta eliminacién del concepto,
(supone la negacion de objetividad, tal como nosotros lo entendemos? El

placer, la felicidad estética no es dada por un objeto; lo que sucede es que los

individuos, en lugar de regirse por el objeto para juzgar de la belleza y hacerlo

® X. Rubert de Ventés: o.c. pag. 152.
7 E. Kant: “Critica del Juicio, parrf. 17”.

8 E. Kant: “Critica del Juicio, parrf. 38”.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

esto de modo puramente deductivo, lo que hacen es pronunciar el juicio "sino
por la cualidad por medio de la cual esa cosa se acomoda a nuestra manera de
tomarla", de suerte que el objeto mismo manifiesta esa cualidad, por lo que el
juicio es objetivo en esa referencia, aunque, dadas las premisas del sistema,

deba hacerlo por el a través de su referencia a la subjetividad.

Convienen algunas precisiones, sobre todo referidas a lo que hemos dicho
del empirismo. Como se ha visto la constancia de Platon es evidente no s6lo en
lo que podemos llamar "clasicismo" sino también en las contemporaneas teorias
del valor: en esa tradicidon, nos encontramos con que el objeto estético es menos
la obra de arte concreta que lo bello, la Belleza, como entidad inteligible,
participada por todas las cosas sensibles. El problema, con ello, consiste en una
busqueda de lo bello, tal como esto se manifiesta o se "actualiza" en las obras
naturales o de arte. La esencia de esto bello puede ser definida de variadas
maneras, -proporcidon, armonia congruencia, valor, etc.-, el elemento basico, sin
embargo, responde a los principios pitagoricos relacionados con la idea de
proporcion, nimero, inteligibilidad formulable racionalmente; este pitagorismo
se ha ido decantando hacia lo que llamariamos "término objetivo", mientras que
del lado subjetivo, y supuesta la radical determinacidon metafisica, nos
encontramos con los términos de la "sensibilidad" "interior", el intuicionismo
mistico, etc. Pero con Kant se produce un corte: como acabamos de ver hay una
conduccién del objeto estético desde la idea de Belleza al sentimiento subjetivo,
mutacidén en la que se advierte la influencia de los ingleses Hutcheson y Burke,

operando sobre la distincion clasica entre imaginacidén y entendimiento.

Mientras que al entendimiento le corresponde la aprehension de las ideas
generales, a la imaginacion compete el orden de aprehension sensible. En el
racionalismo la estética es disciplina subordinada, si por estética entendemos el

orden ontoldgico mismo de lo sensible, con la raiz gnoseologica de considerar




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

ese nivel sensible como "confuso" y no discriminatorio. En el empirismo, la
estética serd del orden de la imaginacion, con un sentido especial llamado
"estético" en Burke o "sentido moral" en Hutcheson y que corresponderia al
"sexto" sentido de Locke y que, andando el tiempo, se convertiria en la famosa
"imaginacion" de Diderot o en la "conciencia" de Rousseau. Este sentido
especial se hace facultad en Kant, "facultad del juicio", mediadora entre la
imaginacién ("esas representaciones con la imaginacion que dan tanto que
pensar, pero sin que ningin concepto se adecue a ellas") y el entendimiento. Ya
en la Introduccion hemos visto que el principal motor de la encuesta kantiana es
la dimensidn ética: la referencia a la subjetividad no entrafia relativismo, pues
si bien lo bello unicamente en el seno de la experiencia se da, esta experiencia
es irrecusable, con lo que puede decirse que es un hecho, alin cuando y siempre
un hecho para nosotros. Lo estético es, de alguna manera, simbdlico de lo ético,
pues de igual manera a como lo bello no consiente concepto, igualmente la
absolutidad del bien no consiente en ser concebido, sino que meramente exige
ser cumplido. Por ello, el desinterés estético es el indice mas adecuado de
nuestra vocacion moral, pues el sentimiento estético no se limita a "reflejar" en
un lenguaje definido o no unas tensiones superiores, sino que en su autenticidad

es preparatorio del sentimiento moral.

La intencionalidad se presenta en este punto: Kant considera que el
problema estético pasa de ser un problema del objeto a un problema de actitud.
No se trata de alcanzar una "Belleza" substancializada -porque esto no es, en el
fondo, sino hipostasiar una esencia, tener por real una condicioén apriori de la
sensibilidad-, sino poner de manifiesto lo que permite a la belleza, es decir, esa
actitud que serd cualificada como inmediata, desinteresada, sin concepto, etc.
En cuanto a la autonomia de este ambito, la va a atribuir Kant al hecho de estar
vinculada a una facultad especifica del espiritu humano. Los inconvenientes, sin

embargo, van a resultar del hecho de que el objeto sigue poseyendo una




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

equivocidad caracteristica, ya que no se llega a definir con claridad cuadl es el
correlato objetivo de esa actitud: un poco el arte, la naturaleza, lo nouménico...

... La trascendentalidad no haré sino complicar lo ya de suyo complicado.

En este camino equivoco van a resultar dos vias principales: no se
comprendera hasta muy tarde no ya la correlaciéon objeto-actitud, sino lo que
puede resultar mas paraddjico, esto es, la doble vinculacion subjetiva que el
hecho estético relieva. Doble vinculacion que desde ya podemos consignar

como "hecho del creador" y "acto y actitud del espectador". La primera via serd

la que la belleza es la "Idea", una realidad que no es la obra de arte, sino algo
que la trasciende; la segunda, una concepcidn peculiar del valor no ya como lo
apriorico absoluto, pero independiente ademas de la percepcion, del
conocimiento, y objeto de intuicién inefable, lo que serd una duplicacion de la
primera tesis. Por eso, Piguet ha podido decir con mucha razéon: "La estética
contemporanea corregira dos veces a Platon y dos veces a Kant: el objeto
estético no es ni la idea platdnica ni el sentimiento kantiano, sino la obra de
arte, en la que se da, a la vez, idea y sentimiento... El juicio estético no es
entonces un juicio de valor, ni un juicio reflexivo, como en Platéon y en Kant,
respectivamente, sino un juicio ontoldgico, al tiempo que el objeto de la

estética cesa de ser un valor o una idea, para convertirse en un ser"’.

No queremos terminar este apartado sin hacer referencia a una linea
divergente de Hegel -a quién nos referiremos en el préximo apartado-: se trata
de aquella que busca auténticamente una "materializacion" del valor y que

podemos resumir de la manera siguiente:

Como pauta fundamental se establece la distincion entre intencionalidad
cognoscitiva-cientifica e intencionalidad artistica; a la primera competirian los
modelos inteligibles capaces de dar cuenta de la realidad y sus procesos; esta
actividad heuristica careceria de normatividad, pues el cientifico s6lo debe

°J.C. Piguet: “De L’Esthétique 4 la Métaphysique"; pag. 75.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

darnos la clave inteligible que nos permita saber que algo es asi, pudiendo,
ademas y por anadidura, darnos cuenta del por qué; la actitud artistica, en
cambio, se caracteriza porque el artista busca en la realidad “cualidades”, que a
su realidad "objetiva" afiaden el plus de la "valoraciéon". Esta valoracion es
inmanente a la realidad condensada o reflejada en la imagen artistica, se impone
al espectador en su caracter mismo de realidad objetiva y valorada, pero se
impone siempre que el espectador se obligue a la actitud estética que la imagen
artistica le exige. La realidad objetiva "reside en el objeto"... "Pero esa realidad
inmanente del objeto es puesta en evidencia solamente cuando aparece la
humanidad; esa realidad no puede ser valorada sino cuando la actividad social
del hon}(l))re crea no s6lo un objeto para el sujeto, sino también un sujeto para el
objeto" .

Ya nos damos cuenta de que estamos en la perspectiva del analisis del
valor econémico marxista. Si le hemos concedido este espacio minimo es tan
s6lo porque nos interesa en este punto sefialar los caracteres de "objetividad" y
de estructuracion que se trasparentan en un texto tan mecanicista como éste,
elegido por consciente propdsito. Como se sabe, y pese a todos los intentos,
nada hay sistematizado en Marx sobre el problema del Arte y de la Estética.
Ahora bien, concebido el marxismo como ideologia o como sistema conceptual
operatorio -hechos absolutamente distintos- nos encontramos con dos
concepciones estéticas de indole distinta, aunque ambas igualmente
sintomaticas. Las dos se apoyan en la doctrina del valor contenida en "EI
Capital"; las dos se separan a la hora de determinar la funcion social del arte y
el ambito de su normatividad. El encuentro lo vamos a tener con motivo de la
discusion de las nociones de "vanguardia", "decadencia", etc. Ver las notas maés
caracteristicas de ese valor creemos puede ser importante, para conseguir la
contrastacion con las tesis idealistas que hemos examinado hasta el momento,
aunque no sera sino mas adelante cuando consigamos los resultados de esta

contrastacion.

Cualitativamente, los valores se ordenan en distintos grupos, dandose en
ellos la analogia del acto mismo en que consiste la valoracion, por mas que el

10 M. Breazu en "Estética y marxismo", pag. 77.




_ DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

Sn..  LVLAEXPERENCIA ESTETICA

contenido se diversifique en los distintos ordenes; por otra parte, el caracter
objetivo del valor atestigua su naturaleza historica y la relacion en que se
encuentra respecto de los demas factores sociales. Marx realiza la distincion
entre los dos caracteres esenciales de un valor; si atendemos a la necesidad que
un bien puede inmediatamente satisfacer, nos encontramos con la materialidad
misma de la cosa, el ser un "Valor de uso"; por el contrario, el "valor de
cambio" o simplemente "valor" no es ni puede ser otra cosa que la expresion de
un contenido diferenciable de él, su "forma de manifestarse", esto es, la "idea
refleja", el "reflejo de esa existencia material en la conciencia social". La
distincion entre la "idea inmediata" y la "idea refleja" se realiza a propodsito del
analisis de la mercancia y tiene como fin mostrar que el valor se encarna sélo
después de la constitucion de la sociedad, como expresion, por tanto, de unas
determinadas relaciones sociales. Y los dos puntos que interesa destacar es, de
un lado, y para afirmar la "materialidad misma", que el valor no puede darse
con independencia de un substratum material, y que esto no atafie s6lo a su
"concrecion", sino ademas es una negacion total de todo presunto kosmos
ourands ideal; por otra parte, el valor es constituido en una forma concreta de
praxis, historica, socialmente, por tanto, determinable. Esta praxis concreta,
socialmente determinada, es el trabajo: "el valor... convierte todos los productos
del trabajo en jeroglificos sociales. Luego vienen los hombres y se esfuerzan
por descifrar el sentido de esos jeroglificos, por descubrir el secreto de su
propio producto social, pues es evidente que el concebir los objetos utiles como
valores es un producto social suyo, ni méas ni menos que el lenguaje"'’. Ya
vemos lo que la tesis implica: el valor econdomico es expresion del trabajo
abstracto contenido en la mercancia y posee un valor objetivo; su no
absolutidad consiste en que la objetividad que el valor detenta depende de
condiciones historicas independientes de la voluntad de los individuos es decir,
no existe como tal sino en funcién de esas condiciones. No hay, pues,
produccién de valores en una determinacién puramente abstracta.

Tenemos, consecuentemente: un proceso de aprehension de la realidad; la
transformacion de esa realidad; en el seno de una situacion historica
determinada; como expresion, pues, de unas determinadas relaciones sociales.
La simple existencia material, pues, de la cosa no atafie al valor, pero el apriori
condicionante de su existencia. "El idealismo no empieza sino alli, cuando el
filosofo afirma que las cosas son nuestras ideas": diriamos, el idealismo no
empieza sino cuando se ignora la fase transitiva del proceso de objetivacion. La
doble relacion subjetiva que se ha afirmado en parrafos anteriores dependeria
entonces de lo siguiente: relacion de la subjetividad a una materia
independiente, sobre la que no s6lo proyecta, sino ademds en la que realiza una
verdadera "in-formacion"; relacion del producto asi concretizado con otra
subjetividad, que valoriza, es decir que considera la obra en su ser de materia
"in-formada".

Sin que nos sea posible considerar como definitivos los analisis de K.
Kosik en este punto, nos parece que ilustra bien la cuestiéon en su libro

1 K. Marx: "El Capital"; pag. 64.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

D L

"Dialéctica de lo concreto". Ya en ocasiones anteriores nos hemos referido a él,
de modo que se nos excusara si nos permitimos aqui realizar una sintesis de los
puntos mas importantes tratados en los dos primeros capitulos de su obra. Con
ello, pretendemos fijar el estado de esa acusacidn contra el axiologismo
objetivista, para lo cual, y sobre referirnos a Frondizi, expondremos la postura
de R. Garaudy en este punto. Hay cierta coincidencia de posiciones que no
vamos a negar; pero se habra comprobado por el contexto ¢l sentido que esas
posiciones toman en nosotros, y esto no se¢ refiere a ninguna "necesidad
tactica", como podria parecer. Disentimos en muchos puntos de la
interpretacion que de esta postura da V. Bozal, pero es un deber afirmar que su
obra es un importante intento sistematizador.

Si el problema del arte es, en su primer sentido obvio, y dentro de un
ensayo sobre el valor, el problema de la creacmn considera Kosik 2 que lo
primero es tratar de la "cosa misma" , una "cosa" que es viva concrecion de la
dialéctica. Lo primero sera distinguir entre "representacion y concepto" de la
cosa; mas, para evitar toda posible ambigiiedad, piensa que no es preciso
utilizar esos términos para designar un posible inesse de la cosa representada o
conceptualizada: se utilizaran ambos términos para designar dos modalidades de
la actividad o praxis humana. Esto representa, de entrada, negarse a la
consideracién de ningun sujeto en abstracto, sino centrarse sobre el hombre
como ente de practicidad objetiva, como individuo concreto, que despliega su
accion en un medio histéoricamente determinado, que persigue sus fines, pues,
con relacion a la naturaleza y a los otros hombres, en una situacién determinada
de relaciones sociales. Por tanto, "la realidad... ... se presenta al sujeto como el
campo en que se ejerce su actividad practico-sensible y sobre cuya base surge la
intuicidon practica inmediata de la realidad". En esa relaciéon con las cosas, la
realidad es un campo de fines, medios, instrumentos, exigencias y esfuerzos; el
hombre en situaciéon dispondrd béasicamente de un acerbo conceptual y
representativo socialmente decantado, pero sera su situaciéon misma la que le
urja y finalmente le obligue a "crearse" sus propias representaciones, sus
propios conceptos.

Esas representaciones y conceptos, por la presion de urgencias a que la
situacion somete al individuo, no pueden ser sino fragmentarios, insuficientes,
pues se dirigen las mas de las veces a lo epidérmico, sin que se pueda presentar
como correspondiente a la estructura misma de las cosas. Ahora bien, esta
deficiencia se compensa por el hecho de que con la praxis del individuo se
corresponden las de otros muchos, creando entre todos el ambito supuestamente
material que, con sus modulaciones individuales, determinard el habitat
historico correspondiente a la "situacion" del individuo en cuestion. Este
habitat, intimo familiar, sera el mundo inmediato y concreto del individuo, pero
la presunta materialidad a que hemos hecho mencidon anteriormente es, en
esencia, la atmosfera espiritual, el mundo ya humanizado, lo que determina la
historicidad de la situacién. Kosik va a llamar a este dmbito el "mundo de la

12 K, Kosik: "Dialéctica de 1o concreto"; pags. 25, 37 y 39 a 77. Resumimos.




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

pseudoconcrecion", como totalidad en la que se integran

- mundo de los fendémenos externos, como
manifestativos de los procesos realmente
esenciales que se producen en una
interidad

- mundo del traficar y manipular, de la
praxis fetichizada

- mundo de las representaciones comunes,
es decir, mundo de la proyeccion de los
fenémenos en la conciencia de los
hombres; mundo del lugar comun, del
sistema de conceptos y representaciones
sociales, como reflejo de la "practica
fetichizada y forma ideologica de su
movimiento"

- mundo de los "objetos-cosa", "que dan
inmediatamente la impresion de ser
condiciones  naturales 'y no  son

inmediatamente reconocidos como
resultado de la actividad social de los
hombres.

En este punto, muy hegelianamente, Kosik nos realiza la distincién entre
esencia y fendémeno: el mundo de la pseudoconcrecion es el mundo del doble
sentido, porque en ¢él se produce la dialéctica del fendmeno que manifiesta y
oculta, a la vez, de la esencia que so0lo mediatizada puede darse, por tanto,
siempre de manera parcial, en alguno de sus aspectos o facetas. Un punto
interesa destacar: el fend6meno es manifestativo no de la esencia en su
integridad, como se acaba de decir, sino del movimiento, de la actividad misma
de ella. Esta precision en el concepto es necesaria, ya que al revelarse
parcialmente en el fendmeno, muestra la esencia su incardinacion, su no
pertenencia a un mundo ' separado y trascendente" de esencias ideales.

La referencia al movimiento nos hace ver que no se produce una "jora"
absoluta entre esencia y fendmeno, pues éste es de la pertenencia de aquélla, es
un momento de su manifestacién, con lo que describir una esencia serd tanto
como exponer la secuencia de sus momentos manifestativos, y buscar la ley de
su integracion, Esto hace que el concepto de "irrealidad y realidad" se utilicen
con todo tiento, pues entre esencia y fenomeno no se puede producir, en virtud
de lo dicho, una disyuncioén absoluta. Ahora bien, ;por qué se oculta la esencia,
por qué no se da inmediatamente? Que detrds del fendmeno busquemos la
esencia implica que tengamos una "idea" de la fenomenidad del fenémeno, de
su pertenencia a, de su posible integracion en una estructura, oculta, sin
embargo, como '"realidad" directamente aprehensible para nosotros. ;Quiere
esto decir que esa estructura, ese nucleo ideal del que los fenomenos s6lo son
sus manifestaciones visibles pertenece a otro mundo, a otra regiéon, a la que
nosotros en principio "presentimos" y a la que podremos acceder por no sé cual
misteriosa facultad? Es aqui donde interviene la "actitud", la modalizacién de la
intencionalidad.




_ DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

5 | 1VLAEXPERIENCIA ESTETICA

Kosik piensa que la filosofia es una actividad indispensable de la
humanidad: el esfuerzo sistematico por fijar, conceptualmente, la estructura
misma, la esencia de la cosa. Metodologicamente, el concepto de una cosa
resulta de su descomposiciéon por el entendimiento, consecucion de los
momentos esenciales para reconstruirlos mas tarde en el concepto. Sin tal
descomposicion, sin tal eliminacion de aspectos secundarios, sin tal tamizacion,
no puede darse conocimiento. Pero, ;como explicamos esa abstraccion? Kosik
afirma que si bien la abstraccion es realizada por el entendimiento, esto se debe
a la modalizacion de una funcion total en la totalidad que es la persona humana.
Toda accidn, por el hecho de tender a un fin, es "unilateral", puesto que tiene
que abandonar aspectos de la realidad que considera inesenciales para el fin
propuesto, mientras que tomara otros que si sirvan para el logro de esa
finalidad. Esto quiere decir que la accion, el proyecto, los medios del fin
intervienen activamente en la realidad, la escinden, la recortan, la valoran. Este
poder de escision se da porque es posibilitada por una vision de totalidad: "el
horizonte, oscuramente intuido, de una "realidad indeterminada" como todo
constituye el fondo inevitable de cada accidon y de cada pensamiento, aunque
resulte inconsciente para la conciencia ingenua". Recuérdese que esto es lo que
llamabamos campo tematico de la percepcion. De modo que la representacion
de la cosa nunca es la cosa misma, aunque la conciencia ingenua tienda a
identificarlas -de ahi la posibilidad de la ideologia, de ahi el papel determinante
de las categorias sociales petrificadas, de ahi toda romantizacion, etc.-.

El problema es: estas representaciones y conceptos, ;fijan de manera
irremediable, de una vez por todas, la realidad o, mejor dicho, la comprension
de la realidad? Antes, el pensamiento critico debe haber puesto en claro el
verdadero valor del mundo de la "pseudoconcrecion": destruccion de la
apariencia inmediata de esa dependencia del mundo de las relaciones
cuotidianas. Y comprender que tras el fenomeno esta la ley. Lo primero es
conseguir, pues, desterrar la idea de un mundo material cosificado, irreversible,
denunciar la fijeza de las representaciones, de las valoraciones y mostrarlos
"como fenémenos derivados y mediatos, como sedimentos y productos de la
praxis social de la humanidad".

El problema, entonces, y ya veremos coOmo se nos hace mas evidente, es
saber por qué los hombres han cobrado conciencia de su tiempo precisamente
con estas categorias y no con otras y qué "tiempo" se muestra a los hombres en
esas categorias. Este problema es el de la praxis, es la debelacion, por otra
parte, de un mundo inexorable; puesto que la realidad, en la medida que ha sido
creada por nosotros, por nosotros mismos puede y debe ser transformada -esto
no se refiere al mundo de la "Naturaleza", sino del mundo constituido por las
relaciones sociales de los hombres entre si y, consecuentemente, de aquel
cumulo de hechos, objetos, etc. que se dan en ¢l-. "El mundo real no es, por
tanto, un mundo de objetos "reales" fijos, que bajo su aspecto fetichizado llevan
una existencia trascendente como una variante, entendida en sentido naturalista;
de las ideas platonicas, sino que es un mundo en el cual las cosas, los
significados y las relaciones son considerados como productos del hombre
social y el hombre mismo se revela como sujeto real del mundo social. El
mundo de la realidad no es una variante secularizada del paraiso, de un estado
de cosas ya realizado y fuera del tiempo, sino que es un proceso en el curso del

20




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

cual la humanidad y el individuo realizan su propia verdad, esto es, llevan a
cabo la humanizacion del hombre. A diferencia del mundo de Ila
pseudoconcrecion, el mundo de la realidad es el mundo de la realizacion de la
verdad; es el mundo en el que la verdad no estda dada ni predestinada, ni esta
calculada indeleblemente en la conciencia humana; el mundo en la verdad
deviene. Por esta razon, la historia humana puede ser el proceso de la verdad y
la historia de la verdad. La destruccion de la pseudoconcrecion no es
inaccesible, pero tampoco es alcanzable de una vez y para siempre, sino que la
verdad misma se hace, es decir, se desarrolla y realiza"".

Kosik sefiala las siguientes etapas en la destruccion del mundo de la
pseudoconcrecion:

a.- Critica revolucionaria de la praxis de la
verdad, critica que coincide con el devenir
del hombre, con el proceso de
"humanizacion del hombre".

b.- El pensamiento dialéctico rompe la
fetichizacion de la apariencia, lo que hace
llegar a la realidad misma.

c.- La realizacion de la verdad y la creacion
de la realidad humana es un proceso
ontogénico, ya que para cada individuo
humano el mundo de la verdad es al
mismo tiempo su propia creacion como
individuo histérico-social: todo individuo
debe, con el realizar su vida, formarse su
propia cultura.

Con cello, la destruccion de la pseudoconcrecion tiene dos objetivos
perfectamente definidos: no so6lo la vision de la realidad en su propia
concrecion, sino ademds, y como exigencia sine qua non de personalizacidn,
proceso de creacioén de realidad concreta. De aqui que el auténtico problema no
es el de una desubjetivacion del mundo o el de una desobjetivacion, sino
mostrar que la realidad social es una unidad intersubjetiva alcanzada en la
consecucion misma del objeto. De aqui esa exigencia de "ad fontes!", entendida
como critica de la civilizacion y de la cultura, "significa una tentativa -
romantica o revolucionaria- de descubrir, tras los productos y las creaciones, la
accion y la actividad productiva, de hallar la "auténtica realidad" del hombre
concreto tras la realidad cosificada de la cultura imperante, de revelar el
verdadero sujeto historico bajo las estratificaciones de las convenciones
solidificadas""*.

Tendremos, pues, en Karel Kosik un intento de escapar tanto al
positivismo como al idealismo, al subrayar el caracter dialéctico de la actividad
doblemente marcada por la recepcion y la proyeccion, el reflejo y la
anticipacion. Y al tiempo, la diversificacion de la actividad, los distintos modos

B K. Kosik: o.c. pags. 35-36.
" K. Kosik: o.c. pag. 37.

21




DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

[V LA EXPERIENCIA ESTETICA

de aprehension. En su riqueza, estamos ante un proceso de indole totalmente
distinta a lo que la tradicién clasica consideraba, pues es un proceso que va
desde lo abstracto a lo concreto: “E1 ascenso de lo abstracto a lo concreto es un
movimiento en el que cada comienzo es abstracto y cuya dialéctica consiste en
la superaciéon de esa abstraccion. Dicho ascenso es, pues, en general, un
movimiento de la parte al todo, del todo a la parte, del fenomeno a la esencia y
de la esencia al fendmeno, de la totalidad a la concrecién y contradiccion, de la
contradiccion a la totalidad, del objeto al sujeto y del sujeto al objeto. El
progreso de lo abstracto a lo concreto como método materialista del
conocimiento de la realidad es la dialéctica de la totalidad concreta, en la que se
reproduce idealmente la realidad en todos sus planos y dimensiones. El proceso
del pensamiento no se limita a transformar el todo caodtico de las
representaciones en ¢l todo diafano de los conceptos; sino que en este proceso,
el todo mismo es, al mismo tiempo, disefiado, determinado y comprendido”"’.
"La dialéctica materialista, como método de explicaciéon cientifica de la
realidad humano-social, no significa, por tanto, la busqueda del nucleo terreno
de las configuraciones espirituales (como supone el materialismo reduccionista,
espinoziano de Feuerbach) ni el acercamiento de los fenomenos culturales a los
equivalentes economicos (como ensefiaba Plejanov siguiendo la misma
tradicion espinoziana), o la reduccion de la cultura al factor econémico"'®.

Jose Luis de la Mata Impuesto
Madrid, 1971

15 K. Kosik: o. ¢, pag. 49.
16 K. Kosik: o.c. pag. 52.

22




