
Madrid, 1971

José Luis de la Mata

I.V
LA

EXPERIENCIA
ESTÉTICA

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



1 
 

I.V- LA EXPERIENCIA ESTÉTICA 

 
Abordajes: 

I.V.1 
La experiencia estética. El problema clásico de la Belleza. El juicio de valor. 
Momentos absolutos: objetivismo subjetivismo. 

I.V.2 
El mundo paradigmático platónico. La estética como normativa. Eliminación de 
la intencionalidad proyectiva. 

I.V.3 
El subjetivismo en las estéticas (crítica). Kant y la Estética. Kant y el problema 
de la imaginación: el esquematismo trascendental. 

I.V.4 
La imaginación: su función en la experiencia estética. La unificación humanista. 
Kant y el problema de la objetividad artística. 

I.V.5 
Notas históricas sobre la imaginación. Intencionalidad estética: el doble 
componente subjetivo de la experiencia estética. 

I.V.6 
Teoría sobre el valor construido: Marx y el valor económico. Crítica del 
economismo: K. Kosik. Crítica del reflejo: el concepto de totalidad. 

 

 

¿Podemos dar una respuesta válida a la pregunta por la experiencia a que 

responde una obra de arte? Poco nos interesan las experiencias excelsas y 

excepcionales: sólo la obra de arte puede respondernos, porque todo lo que 

podamos llegar a saber de la experiencia del creador está ahí, en la patencia de 

un resultado, la obra, a la que no sin esfuerzo lograremos penetrar.  

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



2 
 

Quiere esto decir que pasamos de las esencialidades a lo fenoménico, sin 

que esto suponga ninguna cualificación peyorativa -ver los análisis de la 

fenomenología-; no queremos decir que pasamos al plano de la intencionalidad 

concebida como "finalidad" del artista: creemos que en este punto la 

intencionalidad no en su mera etapa mentalista y constituyente sino en su doble 

vertiente de actividad aprehensivo-realizada, se nos refleja con toda claridad en 

la obra, por lo que ha de ser a ella a la que debamos acudir a la hora de elucidar 

qué tipo de experiencia está en su base. 

Si convenimos en llamar "bello" a ese valor objetivado que es la obra de 

arte, no podremos hacerlo sin indicar: en primer lugar, que la noción de Belleza 

históricamente considerada ofrece una gran ambigüedad; en segundo lugar, que 

no nos consentimos perder la noción del todo, no sólo porque se trata de un 

término decantado en nuestra tradición cultural, si no porque además es 

perfectamente válido para designar aquellas estructuras objetivas que están o 

son uno de los polos de la relación estética. Ya aquí, sin embargo, es necesario 

precisar que se utiliza el término en su función de adjetivo -"bello"- 

precisamente como designativo del campo que nos permitirá construir la noción 

abstracta, no sustantivizada -"Belleza"-. Ahora bien, ¿qué es lo bello?. 

Si consideramos el juicio en el que lo bello es predicado, nos encontramos 

ante un juicio de valor que consagra, reconociendo, la cualidad de un cierto 

objeto. Pero esta consagración depende, en primer lugar, del reconocimiento de 

una factualidad y, en segundo lugar, de que el reconocimiento se realiza según 

una cierta actitud, actitud que podemos llamar "contemplación estética": sólo en 

esa actitud y no en otra aprehendemos el valor que estamos llamando "Belleza". 

Cuando la actitud, es decir, la intencionalidad cambia, adoptando otros modos, 

otros serán los valores aprehendidos. Así, a una intencionalidad de acción, lo 

correspondiente será un valor de utilidad, así como a una intencionalidad de 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



3 
 

saber le corresponderá la verdad como valor. Ante la diversidad de valores se 

diversifica la intencionalidad subjetiva aprehensora, sin que esto quiera decir 

que se hayan de suponer una serie de facultades independientes, aunque 

conexionadas, en el sujeto aprehensor. Esto posibilita que un juicio de valor 

estético pueda ser pronunciado a propósito de realidades que en si no solicitan 

la actitud estética: aunque evidentemente nos encontramos ante situaciones de 

analogía, nadie duda de que podemos calificar de "hermoso" o "bello" un 

razonamiento, un acto humano, etc. Pero es esta ambigüedad la que tenemos 

que evitar. 

Considerada esa actitud, ¿cómo podemos escapar al relativismo? Kant, por 

escapar de él, subrayó un carácter que le parecía esencial en el juicio de valor 

estético: la pretensión de universalidad que en ese tipo de juicio se da. Cuando 

de algo afirmo que es bello, el índice de mi juicio es la absoluta convicción de 

que ese algo posee una objetividad tal que obliga a todos los posibles 

juzgadores a suscribir la afirmación de belleza. Desde ya conviene recalcar, 

según Kant, que este tipo de juicio ("Esto es bello") se distingue totalmente de 

todo otro tipo de juicio personal, preferencial. Al decir, "Esto me gusta" o "Esto 

es preferible a lo otro", lo que hago es expresar, desde la relatividad de mi 

individualidad, mis preferencias que, por su fuente, son esencialmente relativas. 

En este segundo caso, estoy más atento a mí mismo que al objeto y esta es la 

diferencia que media entre juicio subjetivo y juicio objetivo. El problema, sin 

embargo, ya se ve que no queda resuelto con este recurso, pues se puede pecar 

de filisteísmo y afirmar, en consecuencia, que todo juicio estético es 

irremediablemente subjetivo (recuérdese cómo Feijoo no podía concretar ese 

término objetivo y se refería al "no sé qué”).  

Si consultamos unas cuantas Historias de la Estética, del Arte, Psicologías 

y Sociologías del arte nos encontraremos con que esa subjetividad fue afirmada 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



4 
 

con harta frecuencia: se ha afirmado la esencial subjetividad de la valoración 

estética y, consecuentemente, su esencial relativismo. Pero estas posiciones 

nacen de la necesidad de oponerse dogmáticamente a un intransigente 

dogmatismo. Nos referimos al dogmatismo de signo contrario, el que 

directamente conduce a la substantivación de lo "bello” . Su argumento parece 

implacable e impecable: si el juicio estético válidamente ostenta sus 

pretensiones de universalidad es porque el objeto bello realiza y manifiesta a la 

"Belleza". Y esta es una constante que desde Platón no ha dejado de alentar en 

todos los racionalismos. 

Para Platón el saber y la sabiduría implican un radical desligarse del 

mundo sensible, digamos un trascender el mundo de lo percibido para acceder 

al mundo de las Ideas. Se ha dicho, y con profunda verdad, que esas Ideas no 

eran otra cosa que la hipóstasis de relaciones lógicas, míticamente situadas en 

un mundo de plena inteligibilidad. Esas Ideas son como la luz que esclarece en 

su esencialidad lo dado en este mundo sensible y, aún más, normas celestiales 

de conducta. Constituyen los elementos de un discurso lógico y no pueden darse 

fuera del tejido dialéctico que componen, como las palabras, que sólo 

abstractamente tienen significación fuera de la frase o de la totalidad del 

lenguaje. En este sistema de Ideas hay una que se distingue nítidamente de l as 

demás: la de Belleza. Sólo ella resplandece, sólo ella posee el poder de la 

evidencia, el encanto de lo más amable, etc., etc. (Fedro); añádase el hecho de 

que el objeto bello nos apresa y conmueve más inmediatamente que ningún 

otro, porque es, a la vez, sensible y significante: en esa  experiencia 

inexplicable, lo sensible, por la fuerza de su paradigma, revela en lugar de 

disimular; es decir, si nos conmueve, si nos lleva consigo, es porque tiene en sí 

la luz participada de la Belleza. 

A partir del platonismo, toda la tradición va a empeñarse en las tareas de 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



5 
 

construcción de una estética normativa, fundada siempre en la afirmación de 

que hay una idea o esencia extratemporal de la Belleza, idea que venía a ejercer 

una doble normatividad: de un lado, conferir autoridad a todos los 

“academicismos”; de otro, establecer una concepción didáctica del arte, 

expresada en las "artes poéticas" (preceptivas y todo lo demás). EI sostén 

teórico del edificio era la consideración de lo bello como trascendental. Pero el 

problema -dejamos a un lado los problemas de la abstracción formal, precisión 

de materia, esencialidad de la species, etc.- consiste en que la idea de Belleza se 

concreta en modelos determinados y que no hay normativa capaz de contener el 

avance de las formas plásticas. La concepción pedagógica se centra en la 

institución de la Academia y en esa teoría imitativa, formulable en las palabras 

del teórico del siglo XVII: "Je ne sais, Messieures, si 1'on peut croire que le 

peintre se doit proposer un autre objet que l'imitation de la belle et parfaite 

nature. Se doit-il proposer quelque chose de chimérique et d’invisible? II est 

pourtant constant que la plus belle qualité du peintre est d'ȇtre l’imitateur de la 

parfaite nature, état impossible á l’homme d’aller plus avant"1. 

En las palabras anteriores nos encontramos con un dogmatismo que 

expresa los gustos estéticos de toda una época pero que, de ninguna manera 

expresa igualmente la práctica artística de esa época, ni siquiera en los nombres 

y obras que más cercanos a este realismo puedan aparecemos. Se absolutiza una 

concepción de lo bello, pero no sin que para ello existan importantes intereses 

de sistema. Por el contrario, la consideración ontológica misma de la obra 

concreta, nos muestra que lo bello en sí mismo es algo objetivo-relativo. 

Pero, incluso, nos sería necesario realizar el propósito de una doble 

subjetividad, pero siempre puesta de manifiesto a propósito de la objetividad. 

Sin embargo, la trascendentalización de la idea a lo absoluto se trata de 
 
1 Citado por M. Dufrenne en “Esthétique et philosophie"; pág. 19. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



6 
 

justificar como siendo impuesta por la Naturaleza misma -y no por la 

CULTURA, como es en realidad-. Se dice, en ese supuesto, que la naturaleza de 

las cosas es absolutamente bella y se invoca no sólo la identificación de eso 

bello con lo Bueno, con lo Verdadero, sino también determinadas formas. Así 

como en el arte actual nos encontramos con determinados elementos de 

magicismo, en ese intento no por anexionarse la realidad sino por presentarla o 

actuarla (Kandinsky, Mondrian, Tápies, Mathieu, etc.) F. Gore ha dicho en 

nuestros días que "si la obra de arte, que es un modelo de la realidad, fuera 

efectivamente realidad nadie podría entenderla... ya que a medida que el arte se 

acerca a la realidad se hace cada vez más difícil verla como realidad y encontrar 

un significado en ella”. Pero así como el círculo en el mismo Aristóteles, el 

pentágono, como imagen del microcosmos durante la Edad Media, o la 

referencia a ciertas proporciones se deriva inmediatamente de esa presencia 

actuante por paradigma en las teorías que comentamos, su persistencia en los 

programas de las artes actuales, nos convencen de que esa pretensión metafísica 

es también un modo de alienación de la obra como producto, de la creación 

como actividad. Y esta divinización que llega a alcanzar la forma -en el periodo 

clásico- aún pendiente de un fundamento último, pero que, en definitiva es 

función identificativa BELLEZA = BIEN; cuando se llega a proclamar la 

"muerte de Dios", los sucedáneos sólo lo van a ser nominativamente: se 

manifiesta en la eliminación de todo código, en la eliminación de "contexto" o 

"campo noemático", como nos dice la semiología. Esta absolutidad está 

perfectamente formulada por Malraux: "L'art moderne n'est au Service des 

succédannés, de l’absolu, il est... le succeseur de celui-ci"2. Rubert de Ventós 

sintetiza las características de absolutidad con que se presenta la obra de arte 

 
2 A. Malraux: "Las voces del silencio"; pág. 599. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



7 
 

del modo siguiente3: 

En su propósito de autonomía frente a las formas naturales, las formas de 

este arte se presentan como lo propiamente religioso:  
- Estamos ante formas "autosuficientes" y 

"autosignificantes" (Ipsum Esse 
Subsistens) 

- Estamos ante formas primarias o 
informales carentes de toda determinación 
(teologías negativas) 

- En ellas la esencia es idéntica a la 
expresión, por lo que no admiten ser 
expresadas en términos compartidos 
(Taoísmo) 

- Las formas sólo son lo que son; es decir, 
se disuelve todo intento de comprensión 
intencional, en favor de la pura y 
exclusiva presencia. Las cosas prescinden 
de su carácter humano cuando un sentido 
metafísico las funda (Zen). 

Esta pervivencia platonizante puede encontrarse en movimientos como el 

neoplasticismo geométrico, presentado a sí mismo como "absoluta expresión" . 

Y es curioso comprobar, además, un hecho singular: en este presentarse como 

"expresiones absolutas" hay incluso el intento de eliminar toda referencia 

subjetiva, para que el valor "objetivo" -cósico, diremos- se parezca más 

puramente a la intención aprehensiva. La regularidad, entonces, la pureza son 

referidas a unidades ideales, incontaminadas por todo intento de marca de la 

libre y constructora subjetividad. Y este mismo objetivismo axiológico -

únicamente diferente en que se da explícitamente por la vía de la irracionalidad- 

podemos encontrarlo aún en los intentos de automatización, en la action-

painting, aquí en la excusa de que el gesto traduzca un único tema -la propia 

subjetividad-, por medios de expresión no condicionados. La eliminación 

entonces de la intencionalidad proyectiva es tan evidente que no necesita ser 

 
3 X. Rubert de Ventós: "Teoría de la sensibilidad"; págs. 51 a 80. Citamos por el sentido 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



8 
 

comentada. 

No creamos, sin embargo, que lo bello, dentro de las teorías que 

esbozamos, se limitara a lo natural no humano, porque éste también pertenece 

al orden de la Naturaleza. En la naturaleza humana también puede fundarse una 

nueva variedad de la teoría normativa de la Belleza. Se nos dirá, en este 

sentido, que el juez decisivo será el placer subjetivo, la proyección de anhelos, 

etc., etc. El placer está determinado por una estructura inmutable de la 

sensorialidad y racionalidad humanas: las consonancias, las - homofonías, las 

buenas formas, los enunciados claros placen o agradan siempre y, por ello 

mismo, son bellos. Con todo, es de destacar que hay en esta teoría 

modulaciones que nos descubren su propio sentido. No se repara en la 

historicidad del gusto: se olvida que propiamente no se está ante hechos de la 

naturaleza, sino ante hechos culturales -esto, el reparar en este carácter lo 

atribuye Malraux fundamentalmente al papel jugado por el museo, por la 

difusión de las técnicas de impresión, al permitir comparar o, más bien, 

enfrentarse estilos, conceptos, culturas-. El academicismo se mune de esta 

confusión, en cuanto posibilita la repetición mecánica de unas recetas que 

pretenden garantizar la belleza de la obra realizada o a realizar. Ni por un 

momento puede pensarse que, entre otras cosas, la "culturidad" de esas obras 

puede determinar que unas armonías, que unas formas plazcan a nuestros oídos, 

a nuestros ojos porque un entorno socio-educacional nos ha condicionado. 

Consecuentemente, puede el artista permitirse nuevas aventuras, nuevas 

tentativas de expresión, a favor de un material nuevo, pero aún no modulado en 

esta otra actividad: de esta nueva modulación se producirá, es ev idente, un 

atentado contra el gusto vigente, pero esto podemos explicárnoslo no sólo en la 

necesidad de que un nuevo "estilo" venga a integrarse en los nuevos parámetros 

de comprehensión y concepción de la realidad, sino también en el hecho de que 

no se da jamás una sincronía total en la diacronía de los hechos socio-

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



9 
 

culturales, por lo que hay gustos que perfectamente pueden ser considerados 

"hábitos", recetas convencionalizadas que no responden a la verdadera  ,es decir, 

a la efectiva sensibilidad reinante, amodorrada en este campo, aunque despierta 

en los demás. Y esto sin contar con las imposiciones mismas de la ideología. 

Con las teorías subalternas del "genio" se ha pretendido afianzar las tesis 

que estamos exponiendo. No negamos el hecho del "talento", pero no creemos 

sea incompatible con la tesis complementaria de lo que podemos llamar "genio 

del tiempo", aquella faz histórica que adopta una sociedad en un momento dado 

de su evolución: la pertenencia del artista, a un desarrollo perceptivo y social 

dados, podrá ser lo que nos explique la "inspiración", más que la aplicación 

talentosa, pero mecánica, de los procedimientos de una escuela determinada. Se 

puede hablar de "inspiración", pues, pero de una precisión de su carácter de 

integrada en la estructura del estilo, llegamos de nuevo al romanticismo 

esencialista, del que ya Platón nos hablaba en su "Ión". Es el caso de todos los 

arrebatos dionisíacos, esa efectiva alienación del artista. Por esto, el 

racionalismo -en la acepción concreta histórica- ha interpretado esto en el 

sentido de que la creación de la obra de arte es algo perfectamente imprevisible 

y que el oficio, la maestría, el métier, siempre se añade al proceso de una 

manera casual, no determinante. Lo veremos con más detención en el segundo 

capítulo, cuando nos refiramos a B. Croce, 

Platón nos lleva directamente a Kant y éste será la fuente -un Kant 

platonizado- renovada de los apriorismos materiales o esencialistas. Se trata del 

primer autor que propone una teoría coherente del juicio estético , que se opone 

a ver en la “sensibilidad” un foco degradado de conocimiento, tesis de la línea 

Leibniz-Wolff. ¿En base a qué puedo afirmar que algo es bello? Kant nos dice 

que sólo poseemos un criterio: la felicidad que despierta ese objeto en mí; pero 

una felicidad desinteresada, vinculada a la forma y no como el agrado, que se 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



10 
 

vincula al contenido. Es bello lo que gozo, pero lo que gozo universalmente, sin 

concepto. Decir que hay precisión de concepto es afirmar, entonces, que no hay 

idea de lo bello, que no existe un "modelo" que pueda orientar mi juicio, que 

pueda servirle de guía: lo bello debe ser encontrado en lo sensible y la 

sensibilidad es su exclusivo juez: "Buscar un principio del gusto que dé, por 

conceptos determinados, un concepto universal del gusto, es un trabajo estéril, 

ya que lo que se busca es imposible y contradictorio en sí", Y es contradictorio 

porque el principio del juicio estético no reside en el concepto del objeto, sino 

en el sentimiento del sujeto. Kant nos seguirá diciendo que el objeto bello es la 

ocasión del gozo que el sujeto experimenta, porque la causa existe en mí, en el 

acuerdo y armonía de entendimiento e imaginación, esto es, en la conjunción de 

las dos facultades que entran en juego en el proceso de desvelación o 

constitución del objeto. Aquí no se trata ya de que el entendimiento regule a la 

imaginación, pues en la experiencia estética la imaginación es libre y el sentir 

resulta del libre juego de las facultades, de su armonía y no de su jerarquía. 

Pensamos que ésta es la aportación más honda kantiana, a despecho de sus 

insuficiencias y de lo que se haya podido sacar de puntos de su sistema. 

Queremos oponernos al equívoco que resulta de tratar de identificar 

imaginación con fantasía y ésta, a su vez, concebida como órgano de lo no 

figurativo; es decir, propiamente con los intentos de oponer "imaginación" a 

percepción, las formas irreales -y no ya posibles, como veíamos en el caso de 

Sartre- a las formas o experiencias "reales". Oposición, pues, a la radical 

separación entre la conciencia imaginativa y la conciencia perceptiva. Es ésta 

una postura muy vinculada a las posiciones del racionalismo, pero también 

como consecuencia muy directa del sistema escolástico -puede verse, por 

ejemplo, en un autor contemporáneo como es A. Marc4-. La vinculación más 

 
4 A. Marc: "Psicología reflexiva"; Tomo I, págs. 103 a 177. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



11 
 

directa se da entre sensus e imaginatio. Los empiristas no llegan a mayores  

precisiones en lo esencial, sino que tienen que buscarlas en lo accesorio: de esta 

manera, para Locke la distinción estriba en que las ideas "fantásticas" son 

voluntarias, mientras que las "reales" son fatales y necesarias. Es Kant el que 

comprende mejor el problema: la percepción de la realidad implica algo más 

que la mera visualización, por lo que hay que recurrir a la imaginación, como 

órgano del tiempo. El del Esquematismo trascendental, dada la complejidad del 

tema, es uno de los puntos más controvertidos de toda la crítica de la razón 

pura. 

Es anticipar demasiado esquemáticamente los puntos que serán el punto de 

inflexión más importante de nuestro estudio de la imaginación, pero no 

podemos dejar de decir que percibir es algo más que "ver", puesto que hay que 

contar con elementos que, aún siendo "sensibles", no están actualmente dados, 

no son sentidos... actualmente. A la imaginación compete, pues, la misión de 

constituir, de dar todas sus latencias a la imagen, sobre la que se ejercerá la 

percepción, de suerte que hay un vinculo indisoluble entre imaginación y 

percepción. Desde el momento en que se deja de creer en el conocer como 

instantaneidad, desde el momento en que se han abandonado las sensaciones 

puras, desde el momento en que la constitución, con toda su coimplicación de 

niveles de actividad interior y también transitiva, no podemos sino reconocer la 

importancia de ese momento imaginativo. 

¿Un proceso inductivo? Nos guardamos de adelantar cuestiones: lo 

objetivo es término de un proceso no totalmente intimizado. Pero si ya Sto. 

Tomás llega a esta afirmación: “Sensus delentantur in rebus debite 

proportionatis sicut in sibi similibus; nam et sensus ratio quaedam est e t omnis 

virtud cognoscitiva”5, Kant no duda en decir que “la imaginación creadora es la 
 
5 Santo Tomás: “Suma Th. I q. 5 a 4”. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



12 
 

facultad fundamental del alma humana, presente igualmente en la sensibilidad y 

el entendimiento”6. 

Pero no se trata ahora de esta vinculación: Kant al hablar de esta armonía, 

está aludiendo al hecho de lo profundamente unificadora, totalizadora que es la 

experiencia estética. Este es el sentido del ''humanismo” conformador de este 

tipo de experiencia. Pero la paradoja reside en el hecho de que Kant reivindica 

para ella el carácter o la nota de universalidad, con la cual eliminar cualquier 

resabio de hedonismo relativista. La universalidad, sin embargo, es un principio 

en el sujeto, no en el objeto ¿Cómo se justifica esa universalidad? "Basta con 

suponer que en todos los hombres las facultades de juzgar son las mismas... Lo 

que debe ser necesario, pues, de otra manera, los hombres no se podrían 

comunicar sus representaciones y sus conocimientos"7. 

Conforme a su sistema de idealismo trascendental, Kant no puede menos 

que llegar a la conclusión de que hay que negar toda "objetividad" a lo bello, 

pues lo bello en sí ni es una idea en el objeto ni un concepto objetivamente 

definible ni una propiedad objetiva del objeto. Como dice: "Se trata de una 

cualidad que atribuimos al objeto, para expresar la experiencia que nos hacemos 

de un cierto estado de nuestra subjetividad, atestiguado por nuestra felicidad.  

Cuando llamamos bella a una cosa, no se trata de una propiedad del objeto 

determinada en él por conceptos: la belleza, sin embargo, separada del 

sentimiento del sujeto, no es nada en sí"8. Pero esta eliminación del concepto, 

¿supone la negación de objetividad, tal como nosotros lo entendemos? El 

placer, la felicidad estética no es dada por un objeto; lo que sucede es que los 

individuos, en lugar de regirse por el objeto para juzgar de la belleza y hacerlo 

 
6 X. Rubert de Ventós: o.c. pág. 152. 
7 E. Kant: “Crítica del Juicio, párrf. 17”.  
8 E. Kant: “Crítica del Juicio, párrf. 38”. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



13 
 

esto de modo puramente deductivo, lo que hacen es pronunciar el juicio "sino 

por la cualidad por medio de la cual esa cosa se acomoda a nuestra manera de 

tomarla", de suerte que el objeto mismo manifiesta esa cualidad, por lo que el 

juicio es objetivo en esa referencia, aunque, dadas las premisas del sistema, 

deba hacerlo por el a través de su referencia a la subjetividad.  

Convienen algunas precisiones, sobre todo referidas a lo que hemos dicho 

del empirismo. Como se ha visto la constancia de Platón es evidente no sólo en 

lo que podemos llamar "clasicismo" sino también en las contemporáneas teorías 

del valor: en esa tradición, nos encontramos con que el objeto estético es menos 

la obra de arte concreta que lo bello, la Belleza,  como entidad inteligible, 

participada por todas las cosas sensibles. El problema, con ello, consiste en una 

búsqueda de lo bello, tal como esto se manifiesta o se "actualiza" en las obras 

naturales o de arte. La esencia de esto bello puede ser definida de variadas 

maneras, -proporción, armonía congruencia, valor, etc.-, el elemento básico, sin 

embargo, responde a los principios pitagóricos relacionados con la idea de 

proporción, número, inteligibilidad formulable racionalmente; este pitagorismo 

se ha ido decantando hacia lo que llamaríamos "término objetivo", mientras que 

del lado subjetivo, y supuesta la radical determinación metafísica, nos 

encontramos con los términos de la "sensibilidad" "interior", el intuicionismo 

místico, etc. Pero con Kant se produce un corte: como acabamos de ver hay una 

conducción del objeto estético desde la idea de Belleza al sentimiento subjetivo, 

mutación en la que se advierte la influencia de los ingleses Hutcheson y Burke, 

operando sobre la distinción clásica entre imaginación y entendimiento. 

Mientras que al entendimiento le corresponde la aprehensión de las ideas 

generales, a la imaginación compete el orden de aprehensión sensible. En el 

racionalismo la estética es disciplina subordinada, si por estética entendemos el 

orden ontológico mismo de lo sensible, con la raíz gnoseológica de considerar 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



14 
 

ese nivel sensible como "confuso" y no discriminatorio. En el empirismo, la 

estética será del orden de la imaginación, con un sentido especial llamado 

"estético" en Burke o "sentido moral" en Hutcheson y que correspondería al 

"sexto" sentido de Locke y que, andando el tiempo, se convertiría en la famosa 

"imaginación" de Diderot o en la "conciencia" de Rousseau. Este sentido 

especial se hace facultad en Kant, "facultad del juicio", mediadora entre la 

imaginación ("esas representaciones con la imaginación que dan tanto que 

pensar, pero sin que ningún concepto se adecúe a ellas") y el entendimiento. Ya 

en la Introducción hemos visto que el principal motor de la encuesta kantiana es 

la dimensión ética: la referencia a la subjetividad no entraña relativismo, pues 

si bien lo bello únicamente en el seno de la experiencia se da, esta experiencia 

es irrecusable, con lo que puede decirse que es un hecho, aún cuando y siempre 

un hecho para nosotros. Lo estético es, de alguna manera, simbólico de lo ético, 

pues de igual manera a como lo bello no consiente concepto, igualmente la 

absolutidad del bien no consiente en ser concebido, sino que meramente exige 

ser cumplido. Por ello, el desinterés estético es el índice más adecuado de 

nuestra vocación moral, pues el sentimiento estético no se limita a "reflejar" en 

un lenguaje definido o no unas tensiones superiores, sino que en su autenticidad 

es preparatorio del sentimiento moral. 

La intencionalidad se presenta en este punto: Kant considera que el 

problema estético pasa de ser un problema del objeto a un problema de actitud. 

No se trata de alcanzar una "Belleza" substancializada -porque esto no es, en el 

fondo, sino hipostasiar una esencia, tener por real una condición apriori de la 

sensibilidad-, sino poner de manifiesto lo que permite a la belleza, es decir, esa 

actitud que será cualificada como inmediata, desinteresada, sin concepto, etc. 

En cuanto a la autonomía de este ámbito, la va a atribuir Kant al hecho de estar 

vinculada a una facultad específica del espíritu humano. Los inconvenientes, sin 

embargo, van a resultar del hecho de que el objeto sigue poseyendo una 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



15 
 

equivocidad característica, ya que no se llega a definir con claridad cu ál es el 

correlato objetivo de esa actitud: un poco el arte, la naturaleza, lo nouménico… 

… La trascendentalidad no hará sino complicar lo ya de suyo complicado.  

En este camino equívoco van a resultar dos vías principales: no se 

comprenderá hasta muy tarde no ya la correlación objeto-actitud, sino lo que 

puede resultar más paradójico, esto es, la doble vinculación subjetiva que el 

hecho estético relieva. Doble vinculación que desde ya podemos consignar 

como "hecho del creador" y "acto y actitud del espectador". La primera vía será 

la que la belleza es la "Idea", una realidad que no es la obra de arte, sino algo 

que la trasciende; la segunda, una concepción peculiar del valor no ya como lo 

apriórico absoluto, pero independiente además de la percepción, del 

conocimiento, y objeto de intuición inefable, lo que será una duplicación de la 

primera tesis. Por eso, Piguet ha podido decir con mucha razón: "La estética 

contemporánea corregirá dos veces a Platón y dos veces a Kant: el objeto 

estético no es ni la idea platónica ni el sentimiento kantiano, sino la obra de 

arte, en la que se da, a la vez, idea y sentimiento... El juicio estético no es 

entonces un juicio de valor, ni un juicio reflexivo, como en Platón y en Kant, 

respectivamente, sino un juicio ontológico, al tiempo que el objeto de la 

estética cesa de ser un valor o una idea, para convertirse en un ser" 9. 

No queremos terminar este apartado sin hacer referencia a una línea  

divergente de Hegel -a quién nos referiremos en el próximo apartado-: se trata 

de aquella que busca auténticamente una "materialización" del valor y que 

podemos resumir de la manera siguiente:  

Como pauta fundamental se establece la distinción entre intencionalidad 
cognoscitiva-científica e intencionalidad artística; a la primera competirían los 
modelos inteligibles capaces de dar cuenta de la realidad y sus procesos; esta 
actividad heurística carecería de normatividad, pues el científico sólo debe 

 
9 J. C. Piguet: “De L’Esthétique á la Métaphysique"; pág. 75. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



16 
 

darnos la clave inteligible que nos permita saber que algo es así, pudiendo, 
además y por añadidura, darnos cuenta del por qué; la actitud artística, en 
cambio, se caracteriza porque el artista busca en la realidad “cualidades”, que a 
su realidad "objetiva" añaden el plus de la "valoración". Esta valoración es 
inmanente a la realidad condensada o reflejada en la imagen artística, se impone 
al espectador en su carácter mismo de realidad objetiva y valorada, pero se 
impone siempre que el espectador se obligue a la actitud estética que la imagen 
artística le exige. La realidad objetiva "reside en el objeto"...  "Pero esa realidad 
inmanente del objeto es puesta en evidencia solamente cuando aparece la 
humanidad; esa realidad no puede ser valorada sino cuando la actividad social 
del hombre crea no sólo un objeto para el sujeto, sino también un sujeto para el 
objeto"10. 

Ya nos damos cuenta de que estamos en la perspectiva del análisis del 

valor económico marxista. Si le hemos concedido este espacio mínimo es tan 

sólo porque nos interesa en este punto señalar los caracteres de "objetividad" y 

de estructuración que se trasparentan en un texto tan mecanicista como éste, 

elegido por consciente propósito. Como se sabe, y pese a todos los intentos, 

nada hay sistematizado en Marx sobre el problema del Arte y de la Estética. 

Ahora bien, concebido el marxismo como ideología o como sistema conceptual 

operatorio -hechos absolutamente distintos- nos encontramos con dos 

concepciones estéticas de índole distinta, aunque ambas igualmente 

sintomáticas. Las dos se apoyan en la doctrina del valor contenida en "El 

Capital"; las dos se separan a la hora de determinar la función social del arte y 

el ámbito de su normatividad. El encuentro lo vamos a tener con motivo de la 

discusión de las nociones de "vanguardia", "decadencia", etc. Ver las notas más 

características de ese valor creemos puede ser importante, para conseguir la 

contrastación con las tesis idealistas que hemos examinado hasta el momento, 

aunque no será sino más adelante cuando consigamos los resultados de esta 

contrastación. 

Cualitativamente, los valores se ordenan en distintos grupos, dándose en 
ellos la analogía del acto mismo en que consiste la valoración, por más que el 

 
10 M. Breazu en "Estética y marxismo", pág. 77. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



17 
 

contenido se diversifique en los distintos ordenes; por otra parte, el carácter 
objetivo del valor atestigua su naturaleza histórica y la relación en que se 
encuentra respecto de los demás factores sociales. Marx realiza la distinción 
entre los dos caracteres esenciales de un valor; si atendemos a la necesidad que 
un bien puede inmediatamente satisfacer, nos encontramos con la materialidad 
misma de la cosa, el ser un "Valor de uso"; por el contrario, el "valor de 
cambio" o simplemente "valor" no es ni puede ser otra cosa que la expres ión de 
un contenido diferenciable de él, su "forma de manifestarse", esto es, la "idea 
refleja", el "reflejo de esa existencia material en la conciencia social". La 
distinción entre la "idea inmediata" y la "idea refleja" se realiza a propósito del 
análisis de la mercancía y tiene como fin mostrar que el valor se encarna sólo 
después de la constitución de la sociedad, como expresión, por tan to, de unas 
determinadas relaciones sociales. Y los dos puntos que interesa destacar es, de 
un lado, y para afirmar la "materialidad misma", que el valor no puede darse 
con independencia de un substratum material, y que esto no atañe sólo a su 
"concreción", sino además es una negación total de todo presunto kosmos 
ouranós ideal; por otra parte, el valor es constituido en una forma concreta de 
praxis, histórica, socialmente, por tanto, determinable. Esta praxis concreta, 
socialmente determinada, es el trabajo: "el valor... convierte todos los productos 
del trabajo en jeroglíficos sociales. Luego vienen los hombres y se esfuerzan 
por descifrar el sentido de esos jeroglíficos, por descubrir el secreto de su 
propio producto social, pues es evidente que el concebir los objetos útiles como 
valores es un producto social suyo, ni más ni menos que el lenguaje" 11. Ya 
vemos lo que la tesis implica: el valor económico es expresión del trabajo 
abstracto contenido en la mercancía y posee un valor objetivo; su no 
absolutidad consiste en que la objetividad que el valor detenta depende de 
condiciones históricas independientes de la voluntad de los individuos es decir, 
no existe como tal sino en función de esas condiciones. No hay, pues, 
producción de valores en una determinación puramente abstracta. 

Tenemos, consecuentemente: un proceso de aprehensión de la realidad;  la 
transformación de esa realidad; en el seno de una situación histórica 
determinada; como expresión, pues, de unas determinadas relaciones sociales . 
La simple existencia material, pues, de la cosa no atañe al valor, pero el apriori 
condicionante de su existencia. "El idealismo no empieza sino a llí, cuando el 
filósofo afirma que las cosas son nuestras ideas": diríamos, el idealismo no 
empieza sino cuando se ignora la fase transitiva del proceso de objetivación. La 
doble relación subjetiva que se ha afirmado en párrafos anteriores dependería 
entonces de lo siguiente: relación de la subjetividad a una materia 
independiente, sobre la que no sólo proyecta, sino además en la que realiza una 
verdadera "in-formación"; relación del producto así concretizado con otra 
subjetividad, que valoriza, es decir que considera la obra en su ser de materia 
"in-formada". 

Sin que nos sea posible considerar como definitivos los análisis de K. 
Kosik en este punto, nos parece que ilustra bien la cuestión en su libro 

 
11 K. Marx: "El Capital"; pág. 64. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



18 
 

"Dialéctica de lo concreto". Ya en ocasiones anteriores nos hemos referido a él, 
de modo que se nos excusará si nos permitimos aquí realizar una síntesis de los 
puntos más importantes tratados en los dos primeros capítulos de su obra. Con 
ello, pretendemos fijar el estado de esa acusación contra el axiologismo 
objetivista, para lo cual, y sobre referirnos a Frondizi, expondremos la postura 
de R. Garaudy en este punto. Hay cierta coincidencia de posiciones que no 
vamos a negar; pero se habrá comprobado por el contexto el sentido que esas 
posiciones toman en nosotros, y esto no se refiere a ninguna "necesidad 
táctica", como podría parecer. Disentimos en muchos puntos de la 
interpretación que de esta postura da V. Bozal, pero es un deber afirmar que su 
obra es un importante intento sistematizador.  

Si el problema del arte es, en su primer sentido obvio, y dentro de un 
ensayo sobre el valor, el problema de la creación, considera Kosik12 que lo 
primero es tratar de la "cosa misma", una "cosa" que es viva concreción de la 
dialéctica. Lo primero será distinguir entre "representación y concepto" de la 
cosa; más, para evitar toda posible ambigüedad, piensa que no es preciso 
utilizar esos términos para designar un posible inesse de 1a cosa representada o 
conceptualizada: se utilizarán ambos términos para designar dos modalidades de 
la actividad o praxis humana. Esto representa, de entrada, negarse a la 
consideración de ningún sujeto en abstracto, sino centrarse sobre el hombre 
como ente de practicidad objetiva, como individuo concreto, que despliega su 
acción en un medio históricamente determinado, que persigue sus fines, pues, 
con relación a la naturaleza y a los otros hombres, en una situación determinada 
de relaciones sociales. Por tanto, "la realidad… … se presenta al sujeto como el 
campo en que se ejerce su actividad práctico-sensible y sobre cuya base surge la 
intuición práctica inmediata de la realidad". En esa relación con las cosas, la 
realidad es un campo de fines, medios, instrumentos, exigencias y esfuerzos; el 
hombre en situación dispondrá básicamente de un acerbo conceptual y 
representativo socialmente decantado, pero será su situación misma la que le 
urja y finalmente le obligue a "crearse" sus propias representaciones, sus 
propios conceptos. 

Esas representaciones y conceptos, por la presión de urgencias a que la 
situación somete al individuo, no pueden ser sino fragmentarios, insuficientes, 
pues se dirigen las más de las veces a lo epidérmico, sin que se pueda presentar 
como correspondiente a la estructura misma de las cosas.  Ahora bien, esta 
deficiencia se compensa por el hecho de que con la praxis del individuo se 
corresponden las de otros muchos, creando entre todos el ámbito supuestamente 
material que, con sus modulaciones individuales, determinará el hábitat 
histórico correspondiente a la "situación" del individuo en cuestión. Este 
hábitat, íntimo familiar, será el mundo inmediato y concreto del individuo, pero 
la presunta materialidad a que hemos hecho mención anteriormente es, en 
esencia, la atmosfera espiritual, el mundo ya humanizado, lo que determina la 
historicidad de la situación. Kosik va a llamar a este ámbito el "mundo de la 

 
12 K. Kosik: "Dialéctica de lo concreto" ; págs. 25, 37 y 39 a 77. Resumimos. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



19 
 

pseudoconcreción", como totalidad en la que se integran 
- mundo de los fenómenos externos, como 

manifestativos de los procesos realmente 
esenciales que se producen en una 
interidad 

- mundo del traficar y manipular, de la 
praxis fetichizada 

- mundo de las representaciones comunes, 
es decir, mundo de la proyección de los 
fenómenos en la conciencia de los 
hombres; mundo del lugar común, del 
sistema de conceptos y representaciones 
sociales, como reflejo de la "práctica 
fetichizada y forma ideológica de su 
movimiento" 

- mundo de los "objetos-cosa", "que dan 
inmediatamente la impresión de ser 
condiciones naturales y no son 
inmediatamente reconocidos como 
resultado de la actividad social de los 
hombres. 

En este punto, muy hegelianamente, Kosik nos realiza la distinción entre 
esencia y fenómeno: el mundo de la pseudoconcreción es el mundo del doble 
sentido, porque en él se produce la dialéctica del fenómeno que manifiesta y 
oculta, a la vez, de la esencia que sólo mediatizada puede darse, por tanto, 
siempre de manera parcial, en alguno de sus aspectos o facetas. Un punto 
interesa destacar: el fenómeno es manifestativo no de la esencia en su 
integridad, como se acaba de decir, sino del movimiento, de la actividad misma 
de ella. Esta precisión en el concepto es necesaria,  ya que al revelarse 
parcialmente en el fenómeno, muestra la esencia su incardinación, su no 
pertenencia a un mundo "separado y trascendente" de esencias ideales. 

La referencia al movimiento nos hace ver que no se produce una "jora" 
absoluta entre esencia y fenómeno, pues éste es de la pertenencia de aquélla, es 
un momento de su manifestación, con lo que describir una esencia será tanto 
como exponer la secuencia de sus momentos manifestativos, y buscar la ley de 
su integración, Esto hace que el concepto de "irrealidad y realidad" se utilicen 
con todo tiento, pues entre esencia y fenómeno no se puede producir, en virtud 
de lo dicho, una disyunción absoluta. Ahora bien, ¿por qué se oculta la esencia, 
por qué no se da inmediatamente? Que detrás del fenómeno busquemos la 
esencia implica que tengamos una "idea" de la fenomenidad del fenómeno, de 
su pertenencia a, de su posible integración en una estructura, oculta, sin 
embargo, como "realidad" directamente aprehensible para nosotros. ¿Quiere 
esto decir que esa estructura, ese núcleo ideal del que los fenómenos sólo son 
sus manifestaciones visibles pertenece a otro mundo, a otra región, a la que 
nosotros en principio "presentimos" y a la que podremos acceder por no sé cuál 
misteriosa facultad? Es aquí donde interviene la "actitud", la modalización de la 
intencionalidad. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



20 
 

Kosik piensa que la filosofía es una actividad indispensable de la 
humanidad: el esfuerzo sistemático por fijar, conceptualmente, la estructura 
misma, la esencia de la cosa. Metodológicamente, el concepto de una cosa 
resulta de su descomposición por el entendimiento, consecución de los 
momentos esenciales para reconstruirlos más tarde en el concepto. Sin tal 
descomposición, sin tal eliminación de aspectos secundarios, sin tal tamización, 
no puede darse conocimiento. Pero, ¿cómo explicamos esa abstracción? Kosik 
afirma que si bien la abstracción es realizada por el entendimiento, esto se debe 
a la modalización de una función total en la totalidad que es la persona humana. 
Toda acción, por el hecho de tender a un fin, es "unilateral", puesto que tiene 
que abandonar aspectos de la realidad que considera inesenciales para el fin 
propuesto, mientras que tomará otros que sí sirvan para el logro de esa 
finalidad. Esto quiere decir que la acción, el proyecto, los medios del fi n 
intervienen activamente en la realidad, la escinden, la recortan, la valoran. Este 
poder de escisión se da porque es posibilitada por una visión de totalidad: "e1 
horizonte, oscuramente intuido, de una "realidad indeterminada" como todo 
constituye el fondo inevitable de cada acción y de cada pensamiento, aunque 
resulte inconsciente para la conciencia ingenua". Recuérdese que esto es lo que 
llamábamos campo temático de la percepción. De modo que la representación 
de la cosa nunca es la cosa misma, aunque la conciencia ingenua tienda a 
identificarlas -de ahí la posibilidad de la ideología, de ahí el papel determinante 
de las categorías sociales petrificadas, de ahí toda romantización, etc.-. 

El problema es: estas representaciones y conceptos, ¿fijan de manera 
irremediable, de una vez por todas, la realidad o, mejor dicho, la comprensión 
de la realidad? Antes, el pensamiento crítico debe haber puesto en claro el 
verdadero valor del mundo de la "pseudoconcreción": destrucción de la 
apariencia inmediata de esa dependencia del mundo de las relaciones 
cuotidianas. Y comprender que tras el fenómeno está la ley. Lo primero es 
conseguir, pues, desterrar la idea de un mundo material cosificado, irreversible, 
denunciar la fijeza de las representaciones, de las valoraciones y mostrarlos 
"como fenómenos derivados y mediatos, como sedimentos y productos de la 
praxis social de la humanidad". 

El problema, entonces, y ya veremos cómo se nos hace más evidente, es 
saber por qué los hombres han cobrado conciencia de su tiempo precisamente 
con estas categorías y no con otras y qué "tiempo" se muestra a los hombres en 
esas categorías. Este problema es el de la praxis, es la debelación, por otra 
parte, de un mundo inexorable; puesto que la realidad, en la medida que ha sido 
creada por nosotros, por nosotros mismos puede y debe ser transformada -esto 
no se refiere al mundo de la "Naturaleza", sino del mundo constituido por las 
relaciones sociales de los hombres entre sí y, consecuentemente, de aquel 
cúmulo de hechos, objetos, etc. que se dan en él-. "El mundo real no es, por 
tanto, un mundo de objetos "reales" fijos, que bajo su aspecto fetichizado llevan 
una existencia trascendente como una variante, entendida en sentido naturalista; 
de las ideas platónicas, sino que es un mundo en el cual las cosas, los 
significados y las relaciones son considerados como productos del hombre 
social y el hombre mismo se revela como sujeto real del mundo social. El 
mundo de la realidad no es una variante secularizada del paraíso, de un estado 
de cosas ya realizado y fuera del tiempo, sino que es un proceso en el curso del 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



21 
 

cual la humanidad y el individuo realizan su propia verdad,  esto es, llevan a 
cabo la humanización del hombre. A diferencia del mundo de la 
pseudoconcreción, el mundo de la realidad es el mundo de la realización de la 
verdad; es el mundo en el que la verdad no está dada ni predestinada, ni está 
calculada indeleblemente en la conciencia humana; el mundo en la verdad 
deviene. Por esta razón, la historia humana puede ser el proceso de la verdad y 
la historia de la verdad. La destrucción de la pseudoconcreción no es 
inaccesible, pero tampoco es alcanzable de una vez y para siempre, sino que la 
verdad misma se hace, es decir, se desarrolla y realiza"13. 

Kosik señala las siguientes etapas en la destrucción del mundo de la 
pseudoconcreción: 

a.- Crítica revolucionaria de la praxis de la 
verdad, crítica que coincide con el devenir 
del hombre, con el proceso de 
"humanización del hombre". 

b.- El pensamiento dialéctico rompe la 
fetichización de la apariencia, lo que hace 
llegar a la realidad misma. 

c.- La realización de la verdad y la creación 
de la realidad humana es un proceso 
ontogénico, ya que para cada individuo 
humano el mundo de la verdad es al 
mismo tiempo su propia creación como 
individuo histórico-social: todo individuo 
debe, con el realizar su vida, formarse su 
propia cultura. 

Con ello, la destrucción de la pseudoconcreción tiene dos objetivos 
perfectamente definidos: no sólo la visión de la realidad en su propia 
concreción, sino además, y como exigencia sine qua non de personalización, 
proceso de creación de realidad concreta. De aquí que el auténtico problema no 
es el de una desubjetivación del mundo o el de una desobjetivación, sino 
mostrar que la realidad social es una unidad intersubjetiva alcanzada en la 
consecución misma del objeto. De aquí esa exigencia de "ad fontes!", entendida 
como crítica de la civilización y de la cultura, "significa una tentativa -
romántica o revolucionaria- de descubrir, tras los productos y las creaciones, la 
acción y la actividad productiva, de hallar la "auténtica realidad" del hombre 
concreto tras la realidad cosificada de la cultura imperante, de revelar el 
verdadero sujeto histórico bajo las estratificaciones de las convenciones 
solidificadas"14. 

Tendremos, pues, en Karel Kosik un intento de escapar tanto al 
positivismo como al idealismo, al subrayar el carácter dialéctico de la actividad 
doblemente marcada por la recepción y la proyección, el reflejo y la 
anticipación. Y al tiempo, la diversificación de la actividad, los distintos modos 
 
13 K. Kosik: o.c. págs. 35-36. 
14 K. Kosik: o.c. pág. 37. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA



22 
 

de aprehensión. En su riqueza, estamos ante un proceso de índole totalmente 
distinta a lo que la tradición clásica consideraba, pues es un proceso que va 
desde lo abstracto a lo concreto: “E1 ascenso de lo abs tracto a lo concreto es un 
movimiento en el que cada comienzo es abstracto y cuya dialéctica consiste en 
la superación de esa abstracción. Dicho ascenso es, pues, en general, un 
movimiento de la parte al todo, del todo a la parte, del fenómeno a la esencia y 
de la esencia al fenómeno, de la totalidad a la concreción y contradicción, de la 
contradicción a la totalidad, del objeto al sujeto y del sujeto al objeto. El 
progreso de lo abstracto a lo concreto como método materialista del 
conocimiento de la realidad es la dialéctica de la totalidad concreta, en la que se 
reproduce idealmente la realidad en todos sus planos y dimensiones. El proceso 
del pensamiento no se limita a transformar el todo caótico de las 
representaciones en el todo diáfano de los conceptos; sino que en este proceso, 
el todo mismo es, al mismo tiempo, diseñado, determinado y comprendido”15. 
"La dialéctica materialista, como método de explicación científica de la 
realidad humano-social, no significa, por tanto, la búsqueda del núcleo terreno 
de las configuraciones espirituales (como supone el materialismo reduccionista, 
espinoziano de Feuerbach) ni el acercamiento de los fenómenos culturales a los 
equivalentes económicos (como enseñaba Plejanov siguiendo la misma 
tradición espinoziana), o la reducción de la cultura al factor económico"16. 

 

 

Jose Luis de la Mata Impuesto 

Madrid, 1971 

 
15 K. Kosik: o. c, pág. 49. 
16 K. Kosik: o.c. pág. 52. 

DIAGNOSTICO DE LA INTENCIONALIDAD ESTETICA

JOSE LUIS DE LA MATA Madrid, 1971

I.V LA EXPERIENCIA ESTÉTICA


